
159

În ultimii ani, istoria copilăriei româneşti a 
făcut paşi importanţi înainte, reuşind să acopere 
goluri asupra multor domenii şi perioade. Indi‑
ferent că vorbim de o abordare istorică (Maria 
Magdalena Szekely, Luminiţa Dumănescu, Ra‑
mona Caramelea, Cătălina Mihalache, Nicoleta 
Roman), etnografică şi etnologică (Adina Hulu‑
baş), sociologică (Livia Coroi) sau pur şi simplu 
de dezvăluirea unor memorii, progresul este vizi‑
bil, iar el a fost încontinuu încurajat de realizarea 
unor manifestări ştiinţifice şi expoziţii tematice. 
În urma acestora rămân mereu rezultate utile: 
volume, cataloage (Muzeul Naţional Cotroceni, 
Muzeul Naţional de Istorie, Arhivele Naţionale 
ale României) sau numere de revistă special de‑
dicate. Acesta este şi cazul revistei ,,Martor”, a 
Muzeului Ţăranului Român, care, la finalul anu‑
lui 2013, a reunit contribuţii semnificative într‑un 
număr intitulat ,,Remembering Childhood”, una 
dintre modalităţile de încheiere a şirului de expo‑
ziţii pe această temă alături de lansarea muzeului 
virtual al copilăriei.

Având‑o în faţă, revista ni se deschide struc‑
turată în trei secţiuni: 1. (Auto)etnobiografii ale 
copilăriei contemporane; 2. Urme vizuale şi măr‑
turii orale şi 3. Muzeologia copilăriei, fiecare cu 
câte patru studii. În plus, cele două introduceri, 
semnate Ioana Popescu şi Simina Bădica, punc‑
tează demersul. Prima se inspiră din prelegerea 
susţinută de Herta Müller cu ocazia câştigării Pre‑
miului Nobel pentru Literatură în 2009, pentru ro‑
manul ,,Îngerul Foamei” şi intitulată Every word 
knows something of a vicious circle. Un premiu 
pentru un roman despre deportarea germanilor în 
lagărele de muncă din URSS este un pretext pen‑
tru scriitoare de a discuta prin intermediul unui 
obiect ales (batista) trecutul familial şi experienţa 
sa cu regimul comunist. Întrebarea pe care mama 
sa i‑o punea adesea: Ai o batistă? era o modali‑
tate de păstrare a unei legături afective, dar mai 
ales o pregătire pentru un viitor plin de suferinţe. 
O pavăză şi un refugiu pe care familia îl oferea 
simbolic membrilor săi. Lăsând în urmă această 
semnificaţie ce ni se pare esenţială şi nepunctând 

clar contextul, Ioana Popescu găseşte batistei al‑
tele: adunătoare a unor „comori” ale copilăriei, un 
instrument de mascare a neliniştii personale etc. 
Întrebarea care se naşte în subsidiar şi pe care Iri‑
na Nicolau – de care aminteşte autoarea studiului 
– o întrevedea este legată de supravieţuirea obiec‑
tului, fie şi ca accesoriu. În contemporaneitate, 
din punct de vedere igienic şi‑a găsit înlocuitor, 
dar rămâne un companion al durerii şi morţii în 
aceeaşi linie a rândurilor scrise de Herta Müller 
pentru că ea, batista, se mai poate întâlni, după 
cum observa şi Ioana Popescu, numai cu ocazia 
înmormântărilor. Caz în care credem că un obiect 
plasat într‑o memorie a copilăriei, o vârstă a înce‑
puturilor, devine unul al semnalizării unui sfârşit. 
Orice metamorfoză la acest nivel are nuanţe care 
ţin de bagajul cultural şi personal al fiecăruia, dar 
care arată supravieţuirea la nivel colectiv a acelei 
dimensiuni privite de toţi ca esenţială. Simina Bă‑
dică ne prezintă, pe scurt contribuţiile şi dialogul 
care se creează între ele pentru că toate aduc în 
prim plan copilării tratate ca studii de caz. Însă, 
nu există o privire de ansamblu asupra lor care 
să arate în ce chip se definea, în cele din urmă, 
copilăria pornind de la o secvenţă la alta. 

Prima secţiune începe cu studiul Mihaelei 
Precup asupra albumului de familie din România 
comunistă, despre care afirmă că trebuie privit 
mai mult decât un produs al unui exotic balcanic. 
Discuţia porneşte de la albumul de familie per‑
sonal, care include două generaţii atât de diferite 
(bunicul din elita comunistă şi părinţii anticomu‑
nişti), dar la care asociază alte două fotografii ale 
unor personalităţi (Cornel Chiriac şi Elisabeta 
Rizea). În mod paradoxal, vocile libertăţii împart 
acelaşi spaţiu cu reprezentanţii represiunii prin 
prisma unor agenţi comuni: admiratori ai primi‑
lor şi copii ai celor din a doua categorie. Aceasta 
pare a fi singura legătură dintre fotografii, deşi 
mult mai util nouă ne‑ar fi fost o discuţie asupra  
unor albume de pe un acelaşi palier al încărcătu‑
rii afective, al concepţiilor şi principiilor de viaţă 
pentru că ele reprezintă locuri destul de comune 
ale memoriei pentru cei care au trăit în perioada 

Martor. The Museum of the Romanian Peasant Anthropology Review, nr. 18/2013, Remembering 
Childhood, 190 p.

Sociologie Românească, volumul XII, Nr. 1-2, 2014, pp. 144-168



160

comunistă. Creşterea în prezenţă a fotografiilor 
color, după 1989, reprezintă un câştig calitativ, 
dar şi o scădere a sentimentului intimităţii, o di‑
minuare a nostalgiei şi idealului pentru că, sur‑
prinzând culoarea, ai mult mai pregnant defectul. 
Mihaela Precup arată că în perioada comunistă 
oamenii ,,erau rupţi de lume”, fapt adevărat prin‑
tr‑o alegere politică, dar asta nu i‑a împiedicat pe 
unii (precum tatăl ei) să asculte Europa Liberă, 
găsind o legătură motivaţională sau pe alţii să 
ignore ,,petele negre” şi să idealizeze un regim. 
Studiul Iulianei Dumitru se opreşte asupra staţiu‑
nii 2 Mai, loc al copilăriei unde a început să mun‑
cească de la vârsta de 12 ani în restaurantul părin‑
ţilor. Perspectiva asupra spaţiului este una dublă: 
cea a unui localnic, dar şi a unui turist, ajuns astfel 
prin migrarea spre oraşul cel mare, capitala. Din 
păcate, incursiunea în istoricul staţiunii este prea 
mare în dauna consideraţiilor personale şi reflec‑
ţiilor asupra propriei copilării.

Cristina Bezzi îşi propune să demonstreze 
existenţa unei discrepanţe între descrierea oficială 
a fenomenului copiilor ,,lăsaţi în urmă” de părinţii 
plecaţi la muncă în străinătate şi realitatea trăită a 
acestora. Cercetarea ei de teren s‑a desfăşurat pe 
două zone: Moldova românească (satele Buruie‑
neşti şi Liteni şi oraşele Roman şi Iaşi) şi Borşa 
Maramureşului, alese pentru că au un nivel ridicat 
al migraţiei, dar şi pentru că implică un adevărat 
caleidoscop al greutăţilor financiare şi familiale. 
Discursul oficial legat de aceşti copii stigmatiza 
părinţii şi crea imaginea unui abandon prelungit, 
voluntar şi premeditat; o altă formă de părăsire 
a familiei aplicată perioadei contemporane. Prin‑
cipala diferenţă pe care autoarea o găseşte între 
copiii acestor zone este că cei din Borşa suportă 
mai bine distanţa, putând conta pe integrarea în 
familiile extinse şi pe un mai mare spirit de so‑
lidaritate. Totuşi, chiar dacă aceşti copii au acest 
avantaj sau păstrează legătura (inclusiv via in‑
ternet) cu părinţii lor făcând viabil conceptul de 
,,transnational motherhood”, tot rămâne adevărat 
că ei se maturizează mai repede, că devin din fraţi 
părinţi sau muncesc în plus, punând punct copi‑
lăriei lor odată cu plecarea adulţilor/adultului. Şi, 
atunci, discursul oficial nu mai rămâne atât de în‑
cărcat de stereotipii, ci poate o reducere la esenţa 

actului pentru că părinţii – conştient sau nu –  îi 
dau copilului un alt rol în familie decât cel tradi‑
ţional acceptat.

Pătrundem în a doua secţiune cu articolul 
Melindei Blos‑Jáni dedicat filmului şi modu‑
lui în care acesta reuşeşte să se insinueze în anii 
1945‑1989 în spaţiul privat. Categoriile analiza‑
te sunt cele ale creatorului şi ale utilizatorului de 
film, pornind de la teoria lui Richard Chalfen con‑
form căreia albumele şi filmele de familie repre‑
zintă o lume construită şi care nu poate fi înţelea‑
să decât prin prisma simbolurilor şi contextului. 
Convenţiile colective primează adesea în faţa ini‑
ţiativei individuale. Dar, făcând o comparaţie cu 
studiul anterior al Mihaelei Precup ne întrebăm 
dacă, în trecerea de la o generaţie la alta (bunic–
părinţi–nepoţi) poate apărea o detaşare parţială 
sau se continuă preluarea unor tipare. Când şi cu 
ce ocazie se produce ruperea? Articolul are două 
studii de caz: familia Haáz, în care două genera‑
ţii îşi păstrează interesul pentru lumea artistică în 
mişcare: Sándor senior pentru folclor şi dansuri 
populare, iar Sándor junior pentru muzică. Pri‑
mul a realizat filme de amator atât pentru familie 
cât şi ca documentare a muncii sale, în timp ce 
al doilea a căutat să transforme un hobby într‑o 
profesie prin intermediul unui mentor, Ervin Sch‑
nedarek. Diferenţele între tată şi fiu nu apar atât 
de mult subliniate, cum ne‑am aştepta, ci se dă un 
spaţiu  mai mare legăturii cu fondatorul Cineclub. 
Schnedarek şi‑a dezvoltat cariera pornind de la 
instruirea unor profesionişti precum cameramanii 
într‑un domeniu necesar propagandei comuniste 
ştiind cum să folosească o poziţie bine obţinută 
pentru a dezvolta cinematografia de limbă ma‑
ghiară din România. O abordare comparativă ex‑
trem de utilă avem din partea Danei Mihăilescu, 
specialist în studii anglo‑americane, care pune în 
oglindă două expoziţii din Paris dedicate copilă‑
riei evreieşti cu două proiecte pe acelaşi subiect. 
C’étaient des enfants. Déportation et sauvetage 
des enfants juifs à Paris şi Au Coeur du Géno‑
cide. Les enfants dans la Shoah deşi au mers pe 
aceeaşi linie didactică recunoscută de autoare şi 
inspirată de iniţiativa lui Serge Klarsfeld, datorită 
organizatorului  (primăria, respectiv Mémorial de 
la Shoah) nu au putut avea decât o abordare dife‑

Recenzii



161

rită din punct de vedere expoziţional. Au reuşit 
însă să redea solidarizarea unei comunităţi etnice, 
dar şi pe cea care depăşea graniţele rasiale impuse 
de doctrina lui Hitler. Pentru Franţa, anul 1941 a 
adus primele separări în rândul familiilor evre‑
ieşti, plecarea bărbaţilor fiind resimţită şi redată 
de copii în amintirile lor. Din acel moment începe 
să dispară ideea de cămin şi se conştientizează că 
nu le mai rămâne decât un spaţiu locuibil, al su‑
pravieţuirii, dar nu al fericirii. În Olanda anului 
1942, Anne Frank realiza acelaşi lucru, transfor‑
mând mental ceea ce va fi cunoscut ca Anexa în 
adevăratul ei cămin pentru că întreaga ei familie 
era acolo, cu ea. Propaganda şi războiul în sine au 
dat familiei conotaţii negative, creând ierarhii în‑
tre etnii şi popoare, iar copiii evrei, ca şi cei ţigani 
stăteau în calea păcii la fel cum superioritatea 
germană nu lăsa loc de un mai bine pentru alţii, 
precum ruşii, ungurii sau românii. Recuperarea 
familiei pierdute, atât în sens larg (de neam) cât 
şi în sens restrâns, a devenit motorul din spatele 
celor două proiecte amintite de Dana Mihăilescu 
şi iniţiate de Golda Tencer în 1998, respectiv de 
Jeffrey Wolin în 1997. Ceea ce trebuie remarcat 
este faptul că primul nu este doar atât, ci şi o re‑
constituire a Poloniei de dinainte de război, ţară 
care are similitudini de destin cu poporul evreu, 
cunoscând (re)împărţiri şi dispariţii de pe harta 
Europei. Ea este reamintită prin fotografii, cărţi 
poştale şi însemnări din prisma vieţii cotidiene a 
evreilor: în piaţă, ducându‑se la şcoală, la cum‑
părături etc. Al doilea aduce un plus, o extindere 
a privirii, făcând, într‑adevăr, posibilă ideea de 
funcţie transnaţională a memoriei Holocaustului. 
Între cele două categorii de furnizori (creatori şi 
deţinători) există o legătură de sânge, dar şi de tră‑
ire afectivă, ultima neîntâlnindu‑se în cazul albu‑
mului din perioada comunistă discutat de Mihaela 
Precup, unde generaţiile nu converg din punct de 
vedere al sentimentului faţă de un regim. Artefac‑
tele ne apar în trei categorii (pre Holocaust, din 
perioada Holocaustului şi post Holocaust), dar 
observăm că cele din primele două transmit o 
oarecare bunăstare şi atmosferă pozitivă, care ar 
trebui să ducă la o regândire sau nuanţare a îm‑
părţirii. Cele din a treia îi prezintă pe oameni după 
eliberarea din lagăre, când aleg să se reîntoarcă 

acasă sau să emigreze. În fapt, ar trebui discutat 
doar de pre şi post Holocaust pentru că nu există 
mărturii vizuale de facto despre ce s‑a întâmplat 
în timpului procesului de exterminare; cel puţin, 
nu în acest proiect. Suprapunerea între începerea 
războiului şi Holocaust nu este viabilă din punct 
de vedere istoric şi nici din imaginile înfăţişate 
pentru că oamenii apar aproape fericiţi. Războiul 
a început ca o agresiune politică şi teritorială şi 
abia apoi şi‑a dezvăluit intenţiile de exterminare 
în masă din punct de vedere etnic. Acest lucru ar 
fi trebuit observat de autoare vis‑à‑vis de proiectul 
lui Wolin.

Simona Adam ne arată ce înseamnă ,,a creş‑
te mare” în Banat pornind de la Arhiva de Isto‑
rie Orală existentă la Timişoara în cadrul Third 
Europe Fundation: interculturalitate şi, de aici, 
dezvoltarea empatiei şi toleranţei faţă de ceilalţi, 
un sentiment conştientizat al identităţii şi superi‑
orităţii cultural‑regionale (,,Tot Banatu‑i fruncea! 
”). Cei intervievaţi erau şcolari în momentul de‑
clanşării celui de‑al Doilea Război Mondial, dar 
– ca şi în studiul anterior – au resimţit acut pleca‑
rea bărbaţilor (taţi, unchi, fraţi, veri), degradarea 
standardului economic şi instaurarea unei alte ati‑
tudini faţă de viaţă, total opusă celei anterioare şi 
dominată de teamă şi neîncredere. Unul dintre in‑
tervievaţi a explicat supravieţuirea copiilor evrei 
prin constituţia fizică şi dorinţa mai puternică de 
a trăi. Noi am adăuga şi importanţa gradului de 
raportare la viaţă. Majoriatea adulţilor conştien‑
tizau mai mult impactul, mutaţia ideologică, dis‑
pariţia unui sistem de valori şi a unei generaţii. Ei 
pierdeau idealul şi adesea credinţa de izbăvire, în 
timp ce copilul, necunoscând imaginea completă 
şi profundă a fericirii familiale şi sociale, conti‑
nua să spere. Poate, pe un alt plan, ar fi fost utilă 
o comparaţie cu situaţia din sistemul concentra‑
ţionar românesc, chiar dacă numărul copiilor a 
fost redus şi sistemul altul, latura psihologică din 
spate rămâne similară. Simona Adam punctează 
şi discrepanţa pe care copiii din România comu‑
nistă o resimţeau între ceea ce vedeau la şcoală şi 
ceea ce auzeau în familie, între onoarea pe care 
le‑o aducea statutul de pionier şi comentariile 
părinţilor. Ultima incursiune din această secţiune 
ne este oferită de Nadezhda Velinova Galabova şi 

Sociologie Românească, volumul XII, Nr. 1-2, 2014, pp. 144-168



162

se referă la imaginea profesorului aşa cum reie‑
se din amintirile elevilor de la şcoala cu predare 
în limba engleză din Sofia. Deşi inedită şi folo‑
sitoare, două ar fi amendamentele pe care le‑am 
aduce: lipsa unui context istoric suficient de bine 
dezvoltat pentru a înţelege situaţia şi confuzia 
care rămâne în ce priveşte profilul acestui cadru 
didactic. Închiderea şcolilor străine, şi ca limbi de 
predare şi ca finanţare şi structură în 1948, este 
explicată de autoare doar prin dorinţa statului de 
a omogeniza un sistem educaţional intern şi a‑l 
elibera de orice influenţă occidentală (p. 126). 
Redeschiderea unei şcoli are loc destul de rapid, 
am zice, în 1950, pentru pregătirea diplomaţilor 
bulgari. Aceste explicaţii sunt prea puţine şi, fă‑
când recurs la cazul românesc, amintim motivele 
din spate: respectarea unui acord politic început 
la Yalta; primatul limbii ruse introdusă ca limbă 
străină şi închiderea oricăror centre culturale şi 
educaţionale occidentale (în Bucureşti: Institu‑
tul Francez, Institutul de Înalte Studii Bizantine, 
Consiliul Britanic etc., toate însoţite de procese 
în care se regăsea acuzaţia de trădare şi spionaj), 
„curăţarea” mediului intelectual de elemente afla‑
te în disonanţă cu politica noului regim ş.a.m.d. 
Creşterea numărului de studenţi bulgari la şcoala 
de limbă engleză din Sofia în 1954 are, credem, o 
explicaţie: moartea lui Stalin produsă doar un an 
mai devreme. După surpriza şi empatia de rigoa‑
re, forţată sau nu, se ajunge la speranţă şi o nouă 
politică a regimului. Amintirile foştilor studenţi 
vorbesc despre profesori nativi englezi şi despre 
unele asocieri cu rezistenţa bulgară şi mişcările 
subversive. Acest aspect ar fi trebuit mai mult 
explorat pentru a înţelege cum, într‑o şcoală de 
partid, se putea pune astfel problema într‑un timp 
,în care comunismul îşi făcea resimţită, în modul 
cel mai acut, puterea. De asemenea, numărul in‑
tervievaţilor (10) rămâne destul de redus pentru 
un studiu de adâncime.

A treia şi ultima secţiune începe cu prezenta‑
rea Rodicăi Marinescu asupra celor şase expoziţii 
şi a atelierului, toate dedicate copilăriei, arătând 
că din 3.556 de vizitatori, doar 187 au lăsat în 
urmă impresii şi opinii. Parcursul expoziţio‑

nal prin Europa (Londra, Paris, Madrid, Roma, 
Stockholm) în perioada 2012‑2013, documentat 
de Lila Passima, completează această incursiune 
din spatele unei activităţi mai mult decât muzeale. 
Georgeta Roşu a pornit de la fondul jucăriilor de 
lut existent la Muzeul Ţăranului Român, discu‑
tând tehnologii de realizare, tipologii şi semnifi‑
caţii (socializarea între copii, crearea unui fond 
afectiv şi interacţionarea cu lumea exterioară). 
Specificul regional este prea puţin punctat, deşi 
avem o hartă a centrelor producătoare româneşti, 
iar discuţia asupra impactului acestor jucării ră‑
mâne deschisă. Extrem de frecvente în mediul 
rural, ele erau şi în trecut diferite de jucăriile de 
la oraş, dar în contemporaneitate „exoticul” ce 
le însoţeşte creşte din ce în ce mai mult. Unde şi 
cum mai apar (ex: standuri de suveniruri; târguri 
de produse tradiţionale etc.) arată strategiile de 
supravieţuire într‑o lume a tehnicii în care rămâne 
asocierea cu ideea de tradiţional. Se poate vorbi 
de transformarea unor astfel de jucării în obiecte 
de decor? De o schimbare sau nuanţare a funcţi‑
onalităţii? Bogdan Iancu a luat în discuţie expe‑
rimentul lui Károly Kós lansat în anii 1970‑1971 
de colectare, descriere şi interpretare a jucăriilor 
de către copii. Acesta i‑a ajuns în atenţie după ce 
a vizitat Muzeul Naţional Secuiesc din Sfântu 
Gheorghe, unde se găsesc unele  dintre ele. Poze‑
le şi prezentările au fost de un mare ajutor pentru 
că o parte din cele 3.000 de obiecte nu s‑au mai 
putut păstra, datorită materialului, iar inventari‑
erea a început în 2005. Interesant ar fi de văzut 
şi comentat implicarea politică a statului în acest 
demers, datorită perioadei traversate. Câteodată, 
ceea ce se întâmplă în culise este la fel de intere‑
sant şi util ca proiectul în sine.

Iată de câte discuţii şi explorări putem avea 
parte pornind de la conceptul de copilărie şi nu 
putem decât să ne bucurăm de existenţa acestui 
număr sperând într‑o continuare a demersului 
pe cât mai multe paliere şi domenii, la care să se 
adauge o colaborare fructuoasă între specialişti.

Nicoleta Roman

Recenzii


